## NAS MARGENS DO ATLÂNTICO: O COMÉRCIO DE PRODUTOS ENTRE A ÁFRICA E O BRASIL E SUA RELAÇÃO COM O CANDOMBLÉ

## IN THE MARGINS OF THE ATLANTIC: THE PRODUCT TRADE BETWEEN AFRICA AND BRAZIL AND ITS RELATIONSHIP WITH CANDOMBLÉ

Rodrigo Pereira<sup>1</sup>

**Resumo:** O artigo versa sobre a formação de mercados consumidores de produtos africanos no Brasil atrelados as premissas religiosas do candomblé no século XIX a XXI. Assim, observaremos como três elementos da cultura material – o azeite de dendê, os moluscos e o pano da costa – prefiguravam nas pautas de comércio entre o Brasil e a África no século XIX. Contudo, após o fim do tráfico e a consequente queda nas relações entre as duas margens do Atlântico, outras formas de manutenção deste comércio se desenvolveram no século XX e nas primeiras décadas do XXI. Em especial, em centros de comércio como o Mercadão de Madureira (Rio de Janeiro), como espaço de oferta e consumo destes materiais. Tais locais permitiram a perpetuação das crenças e o desenvolvimento de mercados consumidores destes produtos na atualidade.

**Palavras-Chaves:** Candomblé; Comércio Atlântico; Azeite de Dendê; Pano da Costa; Moluscos.

**Abstract:** The article deals with the formation of consumers of African products markets in Brazil pegged religious Candomblé premises in the nineteenth century XXI. So, we look at how three elements of material culture - palm oil, shellfish and the coast of cloth - prefigured in trade tariffs between Brazil and Africa in the nineteenth century. However, after the end of the trade and the consequent fall in the relations between the two shores of the Atlantic, other forms of maintenance of this trade developed in the twentieth century and the first decades of the twenty-first. In particular, in trading centers such as the Municipal Market of Madureira (Rio de Janeiro), as available space and consumption of these materials. Such sites allowed the perpetuation of beliefs and the development of consumer markets for these products today.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Professor Colaborador no Departamento de História - graduação (IFCS/UFRJ). Doutorando em Arqueologia (Museu Nacional da Quinta da Boa Vista/UFRJ), Mestre em Arqueologia (Museu Nacional da Quinta da Boa Vista/UFRJ) e Mestre em Ciências Sociais (UERJ).



Key words: Candomblé; Atlantic trade; Palm Oil; Cloth da Costa; Molluscs.

### Introdução

Um ditado ioruba, amplamente difundido no Brasil, afirma: "cosi ewê cosi orixâ" (sem folha, sem orixá). Além de aspectos religiosos e cosmológicos, o candomblé possui uma ampla materialidade associada ao culto dos ancestres africanos divinizados. Os materiais mais utilizados são as plantas, os moluscos, os tecidos, os fios de conta e os objetos de cerâmica em barro e as faianças simples (entre outros). Boa parte desta cultura material tem seu local de origem na África ou ainda nas diásporas animal e vegetal associadas ao processo de escravização de africanos para o Brasil (RODRIGUES, 1961; COSTA E SILVA, 2012). Ao mesmo tempo, guardam grande relação identitária com o Continente Negro como reminiscência identitária da terra natal reelaborada no Brasil como uma fronteira interétnica (PARÉS, 2007). Todos eles possuem o que Pereira (2014a) e Appadurai (2010) indicam ser uma biografia de vida, ou seja, têm a capacidade de guardar em si as relações econômicas de aquisição e também as suas formas de uso ritual, tanto dentro dos terreiros de candomblé, como em suas formas de comercialização.

Autores como Lody (1977; 1979; 1992 e 2010), Verger (1995), Barros (2000), Barros & Napoleão (2013) e Pereira (2014b) já atentaram quanto a materialidade do candomblé e seus usos nos ritos deste culto. Por sua vez, Verger (1987), Soares (1988), Costa e Silva (2012) e Cunha (2012), entre outros, já destacaram as relações estabelecidas entre as duas margens do Atlântico, considerando-o "como um rio" (COSTA E SILVA, 2003).

O presente artigo visa apresentar como, historicamente, os produtos utilizados nos diversos ritos do candomblé têm sido comercializados – desde o século XIX – no Brasil. Analisaremos a formação de fluxos comerciais dessas mercadorias entre a costa africana e os consumidores brasileiros, bem como a emergência do Mercadão de Madureira (grande entreposto comercial do estado do Rio de Janeiro) como *lócus* destas relações de aquisição destes bens nos séculos XX e início do XXI.







Ao mesmo tempo, pretendemos elucidar, como define Lange (1972), as relações sociais de produção e de distribuição de produtos através do tempo, mantendo "intimas relações – nem sempre suficientemente explícitas – com as disciplinas teóricas de outras ciências sociais como a política, a sociologia, a antropologia e a psicologia social" (SZMRECSÁNYI, 1992, p. 131). Ou seja, para nosso caso é interessante não desvincular os processos de produção e comercialização de aspectos da histórica cultural, social, política e oral como um todo, não como um objeto estanque (SZMRECSÁNYI, 1992).

Para o presente artigo adotamos a perspectiva de Deedtz (1977) para a cultura material segundo a qual o termo corresponde a qualquer segmento do meio físico modificado por comportamentos culturalmente determinados, onde poderemos entender como estes elementos têm sido trabalhados tanto como uma herança africana no/ e para o culto, como um meio de agência dos participantes do candomblé (na medida em que, pela necessidade do consumo, levaram o Mercadão de Madureira a oferecê-los). Ao mesmo tempo, também compreendemos que os objetos possam ser analisados "[...] como tudo aquilo que é produzido ou modificado pelo homem e que, constantemente, é interpretado pelas pessoas [..]" (CARVALHO & FUNARI, 2010, p. 50).

### Os produtos africanos no Brasil: usos religiosos

Toda religião precisa de determinados suportes materiais para que suas práticas se concretizem em um determinado tempo e espaço. Marcel Mauss e Henry Hubert ([1899], 2009), em seu "Ensaio sobre a natureza e a função do sacrifício", indicam a necessidade da transformação do profano em divino durante a realização dos ritos religiosos: "não há oferenda onde o objeto consagrado não se interponha igualmente entre o deus e o ofertante e onde este último não seja afetado pela consagração" (MAUSS & HUBERT, [1899], 2009, p. 149).

Desta maneira, podemos perceber como determinados objetos do cotidiano dos africanos e de seus descendentes, tanto na África quanto no Brasil, tem uma dupla função: foram considerados materiais da alimentação, vestuário e comércio, mas também possuindo usos religiosos quando colocados nos contextos de suas matrizes cosmológicas.







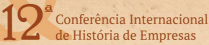
Para fins deste artigo focaremos em três segmentos da cultura material presente no candomblé e com relevância para a ilustração das relações comerciais entre a África e o Brasil: o azeite de dendê (proveniente do *Elaeis guineensis* Jacq.), os moluscos e o pano da costa. Os três materiais foram descritos por viajantes no Brasil e na África como elementos do cotidiano dos povos daquele continente, mas no Brasil tornaram-se elementos ligados à religiosidade dos desembarcados como escravos e de seus descendentes. O uso cotidiano destes materiais pode ser notado, ainda que parcialmente, em obras com as aquarelas de Jean Batiste Debret (1989), para o caso do Brasil, e o relato do viajante português no Reino do Congo e a colônia portuguesa de Angola narrado por Alfredo de Sarmento (1880), para o caso da África. Contudo, apesar do intenso uso no século XIX, tais produtos mantêm-se até a atualidade intrinsecamente ligados, para o caso do Brasil, aos cultos afro-brasileiros, possuindo um aspecto mais acentuado para fins religiosos do que seculares.

O dendezeiro (*Elaeis guineensis* Jacq.), também chamado de Dendém, Avoira ou Palmeira de Azeite, está ligado ao culto de Ogum no Brasil, sendo a árvore totêmica deste orixá. Existe um amplo espectro de uso desta árvore no Brasil e no candomblé, do qual sete são destacáveis e registrados na História, na Antropologia e na Arqueologia. Primeiramente, do seu fruto é extraído o azeite de dendê utilizado na culinária dos terreiros e na preparação de alimentos para os orixás. Um segundo uso relaciona-se à confecção do *mariwó*, as folhas desfiadas da árvore que indicam cômodos sagrados nos terreiros de candomblé e são utilizadas na confecção das roupas de Ogum e Ossaim. Um terceiro uso está na produção de fitas, a partir da fibra verde das folhas, para a proteção em ritos mortuários (PEREIRA, 2015).

Da palha seca da folha é produzida a Palha da Costa, ou *ikó*, fibras que vestem e protegem Omolu, caracterizando o quarto tipo de utilização do dendê. Também desta parte são produzidos os instrumentos de Nanã e Omolu, respectivamente o Ibiri e o Xaxará, o que denota a quinta forma de uso. Das amêndoas do dendezeiro processadas temos o sexto uso: a extração de um óleo, o *adí*, utilizado em ritos de Oxalá por ser translúcido (BARROS & NAPOLEÃO, 2013).

Ainda do dendezeiro se extraí um tipo de vinho, chamado de *emu* ou vinho de palma, apresentando o sétimo uso da árvore. Por fim, Cacciatori (1988) indica um









sétimo uso da planta: os frutos secos da espécie *Elaeis guineensis* Jacq. var. *Idolatrica* são utilizadas na confecção de um *ifá* (oráculo advinhatório), constituído de cinco ou seis sementes desta árvore.

Para os moluscos, Pereira (2014a) indica dois tipos de apropriação: a utilização na composição do oráculo advinhatório do candomblé e as formas de usos rituais ou como adorno. No primeiro caso, utiliza-se a o búzio também é denominado de Cauri, Caurim ou Eyó (*Monetaria moneta*) para a composição do *ifá*.

"O Ifá pode ser compreendido como um orixá ligado à adivinhação do futuro e do destino, tendo o babalaô como seu sacerdote e dirigente de seu culto. Este oráculo pode ser composto [...] por búzios (*Monetaria moneta*) sendo utilizados 16 ou 32 búzios na sua composição (BENISTE, 1999). Conforme Cacciatore (1988, p. 14249), ele "[...] é a palavra de Orumilá (um dos títulos do Deus Supremo, como conhecedor do futuro) e assim faz parte da Divindade, da qual é mensageiro da luz [...]" (PEREIRA, 2014a, p. 131-132).

Quanto aos usos litúrgicos e de adorno, Lody (2010) e Pereira (2014a) indicam que os moluscos são utilizados na produção dos fios de contas e na elaboração dos assentamentos dos orixás (conjunto material que denota a presença física da entidade no terreiro e que está ligado a cada um dos participantes do culto). Conforme Lody (2010, p. 59):

"A categoria fio de contas é abrangente e generalizadora no imaginário convencionalmente rotulado como afro-brasileiro. Diferentes contas, de diferentes materiais, enfiadas em palha da Costa, cordonê, náilon, cumprem um texto visual de alternância de cores, quantidades, inclusões de outros materiais - *firmas*, figas, bentinhos, fitinhas, dentes de animais encastoados, crucifixos, santinhos fundidos em metal - e uma infinidade de relíquias que circulam pelo sagrado da Igreja e pelo sagrado do candomblé, do Xangô, da Umbanda, do Mina, entre outros" [grifos do autor].

Pereira (2014a, p. 135) destaca que "os fios de conta representam a ligação com o orixá de cabeça, com a entidade guia do terreiro ou ainda do dirigente da casa. Além da função religiosa, ele pode ser usado como adereço ou ainda como demarcador de pertencimento a uma 'nação'. Em todos os casos, é uma materialização da devoção a determinada entidade".

O pano da costa, conforme Lopes (2011, p. 530), consiste em "um xale comprido que integra o antigo traje das mulheres africanas e crioulas na Bahia. Usado a tiracolo, sobre uma das espáduas, com as extremidades cruzadas na frente, ou







negligentemente sobre o ombro". Consiste tanto em adorno de uso cotidiano, como uma das vestimentas necessárias ao culto dos orixás (BAHIA, 2009). Para Pereira (2013a) ele ainda é indicativo do status da filha de santo dentro de um terreiro ou mesmo de seu prestígio e poder aquisitivo.

Também denominado de Alaká (CACCIATORE, 1988), o pano é utilizado em associação com colares, patuás e fios de conta, quando compõe o vestuário da Baiana. Sua padronagem varia de listrados a cores vivas, liso, bordado ou rendado. (VERGER, 1987; LANDES, 2002). Dentro dos candomblés: "As iaôs usam-nos amarrados ou enrolados sobre os seios, enrolado na cintura, sobre a bata (as ebâmi), às vezes preso ao redor d cintura – e assim também é visto na rua, nas festas do Bonfim ou nas baianas quituteiras – que são geralmente filhas de santo" (CACCIATORE, 1988, p. 207).

### Os fluxos comerciais entre a África e o Brasil no século XIX <sup>2</sup>

Os usos religiosos que os produtos acima citados têm para o candomblé também eram alvos de comércio entre o Brasil e África Ocidental até o século XIX. Como afirma Verger (1987) para o caso do Golfo do Benin e a Bahia, os dois lados do Atlântico mantinham estreita ligação comercial. Ferreira (2001) destaca, a partir do século XVIII, a fixação do comércio de aguardente e fumo do Brasil e de marfim, copal, azeite de dendê, pano da costa e outros produtos vindos desta região.

É neste sistema econômico de compra e venda que poderemos observar como os bens "religiosos" eram, naquele período, artigos comercialmente muito rentáveis ao Império do Brasil e aos reinos africanos, ao ponto de serem produtos arrolados nas pautas comerciais de importação e exportação em ambas margens do Atlântico entre meados das décadas de 1850 a 1870 (CUNHA, 2012).

No Brasil podemos perceber que os produtos vindos da África eram comercializados nas regiões portuárias, possivelmente diretamente aos africanos seus

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Os dados trabalhados se restringirão ao comércio praticado na região do Golfo do Benin. Contudo, se faz necessário o aprofundamento dos estudos comerciais e econômicos entre a região de Angola e Congo com o Brasil.







descendentes (VERGER, 1987), mas também nas Casas de Quitanda ou Zúngus, como no caso da cidade do Rio de Janeiro (SOARES, 1988). Estes locais, originalmente espaços de comensalidade e sociabilidade, tiveram papel decisivo na manutenção de uma identidade africana em diáspora e auxiliaram na formação de quilombos ou de processos de fuga de cativos negros:

"O angu foi sem dúvida o elemento central que levou a criação das casas de angu e zúngus. Por meio da alimentação - cujos senhores forneciam de má qualidade ou escassa - os escravos encontravam uma justificativa importante para se encontrarem, se socializarem, trocarem experiências, e, por que não, reabastecerem velhas lembranças da terra natal distante. Não deixa de ser digno de menção o fato de que no tempo que Debret retrata o angu era vendido também em quitandas [...]. Assim vemos como o angu alimento - misturado, mesclado - se torna uma metáfora da cultura popular de origem negra-africana: heterogênea, confusa, dispare, com vários significados - como varias receitas - e que se amolda com qualquer elemento, por mais diferente que seja. Vemos que na cultura escrava urbana de Recife - com uma história mais remota que no Rio de Janeiro, já que foi um dos primeiros pontos na costa brasileira que recebeu africanos escravos - tinha o angu como ponto central no piano alimentar e cultural, centro da culinária, e também da sociabilidade" (SOARES, 1988, p. 32 e 37).

Correlato a estes zúngus, Soares (1988) nos traz uma informação de extrema valia: a presença de comerciantes africanos nestas casas e a venda de produtos do Continente Negro para escravos e seus descendentes (libertos ou ainda na condição de negros de ganho) em 1831. Popinigis (2013), para o caso de Florianópolis no século XIX (aproximadamente em 1850), além de descrever que estas casas de comércio tinham um caráter indenitário e religioso, destaca a presença de escravas africanas no comando desses locais, em especial de "pombeiros<sup>3</sup>" (considerados quase exclusivamente comandados por homens e não mulheres). Para a autora, a presença de tais locais de comercio estão associados a aspectos de sobrevivência econômica dos próprios negros de ganho e da manutenção dos lucros dos senhores de escravos associados a eles. Popinigis (2013) destaca ainda que estes espaços estariam relacionados a núcleos de resistência à escravidão como também ao reforço das identidades africanas diaspóricas.

<sup>3</sup> Espécie de mascate de rua vendedor de produtos diversos – de gêneros alimentícios a produtos manufaturados como tecidos.

\_





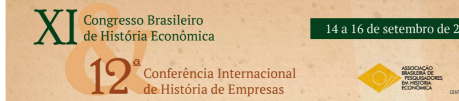
Graham (2012, p.26) indica que estes comerciantes "pertenciam, autenticamente, ao mundo Atlântico e carregavam, mesmo que de forma fragmentada ou imperfeitamente lembrada, os passados africanos do quais procediam". Isso é extremamente relevante para a consideração de que estes espaços de comércio negro vendiam não apenas alimentos necessários a reposição das forças despendidas no trabalho urbano, mas comercializavam produtos que remetiam a identidade africana ou ainda às expressões religiosas que serão denominadas de candomblés. Assim, o consumo de produtos da África poderia estar relacionado não apenas a manutenção de uma dieta alimentar, mas a perpetuação de uma identidade religiosa e étnica.

Para o caso de Salvador (BA), além da disseminação de ideias e produtos, os africanos ainda eram responsáveis pelo transporte marítimo destes gêneros entre a Bahia de Todos os Santos e o Porto de Salvador. Graham (2013) indica a presença de negros como marinheiros e comerciantes na Bahia do século XIX, sendo responsáveis não apenas pelo abastecimento e transporte de alimentos, mas também pela disseminação de ideias (como da Revolta dos Malês) e ainda de produtos vindo da costa africana:

"Escravos e negros forros, estes na maioria africanos, faziam frete, viabilizavam a vida comercial da cidade. Como disse um residente: eram eles que moviam tudo: caixas, fardos, pipas, barricas, moveis, materiais de construção. Poderia também ter mencionado alimentos" (GRAHAM, 2013, p. 44).

Desta maneira, nos fica claro perceber que haviam tanto comerciantes africanos de produtos, como outros afros que vendiam tais mercadorias tanto a uma população livre quanto a escrava. Estes gêneros, brasileiros e africanos, reforçam a assertiva de que havia um mercado consumidor de produtos africanos por africanos e seus descendentes no Brasil do século XIX.

A existência do comércio para além dos escravos parece não ter sido algo apenas complementar aos lucros dos negreiros. Para o caso da colônia portuguesa de Angola, José Maria da Silva Paranhos, o Visconde do Rio Branco, considerava que o período que iria da extinção o tráfico negreiro em 1850 até o momento da reabertura do viceconsulado em Luanda (na década de 1855) era um momento de decréscimo das relações comerciais e dos contatos entre o Brasil e o continente africano. Para ele, com a diminuição drástica do tráfico de escravos no Atlântico, a produção agrícola na região



de Angola crescia e, ao contrário doutros tempos, essa produção seguia para a metrópole portuguesa e de lá era distribuída no mercado europeu e brasileiro (AHI:238/2/2).

Também Cunha (2012) indica que o comércio entre o Golfo do Benin e a Bahia caracterizava-se por um incremento de produtos que não apenas os escravos para a agricultura no Brasil. Para a autora, a presença de ex-escravos ou mesmo de populações mestiças retornadas da América após a Revolta dos Malês (1835) aqueceu as transações comerciais entre as duas margens do Atlântico. Assim, além dos comerciantes de almas, outros instalaram-se na África contribuindo para a dilatação da comercialização de outros produtos para os mercados brasileiros e africanos<sup>4</sup>. Para muitos destes homens a estada na África significou a ascensão econômica e status social (MARQUES, 2002).

Além dos comerciantes de cativos, a África possuía seus próprios meios de comércio. Conforme nos informa Graham (2012, p. 42):

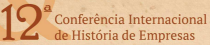
> "As mulheres iorubás, como os homens, se destacavam na manufatura. Elas cardavam e teciam algodão, tingiam pano de riscado azul e vermelho, extraíam azeite de dendê, fabricavam cerveja de milho, faziam jarros de barro e carregavam água, mas, principalmente, vendiam ou trocavam no mercado qualquer excedente, produzido pelos maridos, por outros suprimentos: tecido, sal, ferramentas e tintas corantes. Operavam numa rede de mercados que ia de pequenas vilas a grandes cidades – como o grande mercado de Ilorin, onde os comerciantes lidavam com algodão fino, cavalos árabes, espadas, sal e cativos – e que, ao fim e ao cabo, uniam o interior do território ioruba aos comerciantes árabes que viajavam em caravanas para o sul, desde as margens do Saara até o Sudão Central, canalizando mercadorias para a costa do Atlântico e, mais além, para portos europeus e americanos".

Desta maneira, é possível observar como o comércio entre os dois lados do Atlântico estava colocado e em funcionamento no século XIX. Aventamos que é a partir dele que determinados produtos passaram a ser mais amplamente ofertados e consumidos no Brasil. Como já afirmamos, talvez inicialmente como gêneros alimentícios, manufatureiros ou com conotação identitária, mas que com o fim da escravidão foram alocados apenas como produtos religiosos ou remissivos a África.

Apesar da proibição do tráfico após 1830 e das dificuldades crescentes que se acumulavam neste fluxo (principalmente o protecionismo comercial português a suas colônias africanas após a independência do Brasil em 1822), as fortes relações

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Para o presente artigo, daremos mais ênfase para os fluxos vindos da África para o Brasil.









econômicas construíram intercâmbios pessoais, familiares e de parcerias em diferentes atividades entre mercados africanos e os mercados brasileiros (ACCIOLI, 2012). Muitas das vezes gerenciadas por parentes, ou mesmo por seus cativos. Famílias de negociantes se dividiam entre um lado e o outro do Atlântico, mantinham-se em constante tráfego, não só de pessoas, mas de notícias, produtos e correspondências (FERREIRA, 2013). Assim, uma ponte entre o Brasil e a costa africana estava estabelecida:

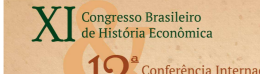
"Escravos eram comprados, caçados ou capturados na guerra e eram levados a pé por terra ou atravessavam de canoa uma rede de lagunas até os portos, onde negociantes pagavam por eles com sal, peixe e goma, assim como artigos de luxo, tais como tecido, contas de coral, tabaco baiano, búzios cauris usados como moeda, barras de ferro e armas" (GRAHAM, 2012, p. 32-33).

De forma semelhante, Pierson (1971, p. 276-278) descreve que:

"Os pretos mantiveram durante muito tempo contato com a Costa Oeste da África. Mesmo depois da extinção do tráfico africano, navios transitavam regularmente entre a Bahia e Lagos, repatriando nostálgicos pretos emancipados e voltando com produtos da Costa Oeste, especialmente os utilizados no ritual afro-brasileiro tais como: búzios, sabão-da-costa, palhada-costa e tiras de pano-da-costa".

#### O dendê

Do ponto de vista agrícola-extrativista há um destaque considerável para o comércio do óleo de palma ou dendê. É interessante observar que o alvará régio emitido por Dom João VI em 1813 isenta de pagamento de taxas alfandegárias o sabão e o azeite de palma vindos do arquipélago de São Tomé e Príncipe (COLLECÇÃO DAS LEIS DO BRAZIL,1891). Com a Revolução Industrial na Grã-Bretanha, o óleo foi utilizado como lubrificante para o maquinário e para produção de velas (BERGER & MARTIN, 2000). A partir disso, se tornou um dos produtos africanos com maior aceitação no mercado europeu nas primeiras décadas do século XIX. Tinha como seus principais fornecedores a região do Delta do rio Níger, Costa do Ouro (atual Gana) e o Daomé (atual Benin). O comércio deste óleo, nos séculos anteriores também era relacionado ao tráfico de pessoas, porém com o enfraquecimento deste, passou a ser considerado por britânicos e franceses como a alternativa mais promissora para a economia africana pós-tráfico de escravos (AJAYI, 2010). Para Cunha (2012, p. 140) o







comércio de dendê entre a África e o Brasil existia, mas "vegetou enquanto durou o tráfico". O incremento nas transações do óleo na década de 1830 deve-se ao fácil escoamento da produção que se localizava junto ao litoral. Até a década de 1850 o preço manteve-se estável. Contudo, no decênio de 1860, devido a intensificação do uso do petróleo, o dendê tem uma queda de 25% em seu preço. O material antes utilizado como lubrificante foi substituído (CUNHA, 2012).

Verger (1987) e Costa e Silva (2012) e Rodrigues (1961) são unânimes em afirmar a utilização do óleo na culinária afro-brasileira, bem como nos ritos dos candomblés da Bahia e demais estados (LODY, 1992). Contudo, o uso industrial do dendê não é verificado no Brasil devido a precária industrialização no século XIX (SZMRECSÁNYI & LAPA, 1996), o que reforça o argumento do uso dele na comensalidade e religioso do produto.

Enquanto o uso industrial tinha uma queda, a aplicação do material na indústria de sabões e margarina, bem como para ração de gado, tem um acréscimo na década de 1870. Sobretudo a Alemanha passou a comprar a matéria prima para suas indústrias. A pressão inglesa pelo fim do tráfico levou chefes locais a iniciarem a produção do dendê de forma mais sistemática. É o caso do Rei do Daomé, em 1841, que passou a produzir e exportar o óleo com o uso de mão de obra escrava, o que desagradava os interesses ingleses (CUNHA, 2012).

Verger (1987) dá o ano 1846 como a primeira data de envio/comercialização do óleo para a Bahia. Conforme Cunha (2012), com o decréscimo do tráfico de escravos alguns negreiros brasileiros passaram a incluir em seu lastro o dendê, como forma de complementar as rendas para o pagamento das viagens entre as duas costas. Para tanto, comercializavam fumo e aguardente na costa africana para a aquisição de recursos e do próprio óleo para o comércio no Brasil. Conforme Ross (1965), alguns comerciantes de escravos chegaram a se tornar produtores da palma entre as décadas de 1830 a 1860 na África. Contudo, a produção era apenas um apêndice ao tráfico de cativos e um meio de obter produtos para serem comercializados no Brasil.

Para Cunha (2012), com a diminuição paulatina do tráfico de negros, o comércio entre o Brasil e a África, em especial o Porto de Lagos (atual Nigéria), que representava



5,5% das entradas brasileiras no local em 1880, cai para 1% após 1981. Na figura 1, abaixo, reproduzimos os dados fornecidos pela autora.

É perceptível no gráfico exposto em seguida que, entre os anos de 1851 a 1880, as exportações de Lagos para o Brasil foram de 13.150 mil libras, enquanto que as importações para Lagos, vindas do Brasil, foram de 33.800 mil libras. Contudo, as exportações africanas cresceram, em média, dentro do período citado acima, foram de 14,30%, enquanto que as brasileiras, no mesmo período, obtiveram um decréscimo de, aproximadamente, 11%. Isso demonstra a pujança do comércio entre os dois continentes e a leve vantagem do Continente Negro.

| Anos | Importações para Lagos |            |  |  |  |  |
|------|------------------------|------------|--|--|--|--|
|      | vindos do Brasil (£)   | Brasil (£) |  |  |  |  |
| 1851 | 80.000                 | -          |  |  |  |  |
| 1869 | 29.526                 | 9.438      |  |  |  |  |
| 1870 | 36.026                 | 3.762      |  |  |  |  |
| 1871 | 17.135                 | 14.179     |  |  |  |  |
| 1872 | 19.249                 | -          |  |  |  |  |
| 1877 | 30.727                 | 10.475     |  |  |  |  |
| 1878 | 31.436                 | 13.449     |  |  |  |  |
| 1879 | 28.746                 | 20.218     |  |  |  |  |
| 1880 | 31.580                 | 20.579     |  |  |  |  |
| 1881 | 27.177                 | 14.856     |  |  |  |  |
| 1882 | 16.810                 | 20.027     |  |  |  |  |
| 1883 | 16.719                 | 6.083      |  |  |  |  |
| 1884 | 16.978                 | 13.967     |  |  |  |  |
| 1885 | 19.238                 | 10.764     |  |  |  |  |
| 1886 | 17.761                 | 6.454      |  |  |  |  |
| 1888 | 9.483                  | 8.237      |  |  |  |  |
| 1889 | 10.569                 | 4.316      |  |  |  |  |
| 1904 | 2.275                  | 507        |  |  |  |  |

Figura 1. Tabela de comércio entre Lagos e Brasil na segunda metade do século XIX, conforme Cunha (2012, p. 144).

#### O Pano da Costa

O pano da costa constituía-se em um tipo de tecido produzido, inicialmente, na África e exportado para o Brasil (LOPES, 2011). Tradicionalmente, fazia (e ainda faz) parte do vestuário dos adeptos das religiões de matriz afro, sendo usado enrolado ao corpo. Caracteriza-se como um costume presente em diversas regiões africanas como:



Costa do Marfim, Gana, Nigéria, Congo, Benin e Senegal. Para Cunha (1986), foi o principal produto africano consumido na Bahia, sendo realizado seu transporte por ingleses e franceses e fazendo parte do grande e lucrativo comércio na região.

Segundo Cunha (1986), no ano de 1857, quantidades enormes de panos da costa saiam, principalmente, de Lagos para o Brasil. O deslocamento de populações africanas como escravos para o Brasil e o retorno de ex-escravos para a Costa do Benin foram responsáveis pela criação de novos mercados. Neste mesmo ano, somente de Lagos, saíram cerca de 50.000 panos da costa para o Brasil e 130.000 de outros portos. Para o ano de 1888, Cunha (2012) informa que o valor exportado do tecido era da ordem de 3.367 libras (o que superavam as 2.600 libras vindas do dendê). Para a autora os motivos religiosos e étnicos são os responsáveis pela grande aceitação do produto no mercado brasileiro, pois os negros (escravos e forros) tendiam a reelaborar suas crenças. Abaixo, na figura 2, apresentamos uma tabela com as exportações de Lagos para o Brasil em 1889, observar o valor do pano da costa.

| Produtos           | Valor (£) |  |  |  |  |
|--------------------|-----------|--|--|--|--|
| Contas de Colar    | 1         |  |  |  |  |
| Cabaças            | 86        |  |  |  |  |
| Tecidos de algodão | 10        |  |  |  |  |
| Pano da Costa      | 2.306     |  |  |  |  |
| Armarinhos         | 4         |  |  |  |  |
| Nozes de cola      | 1.107     |  |  |  |  |
| Azeite de dendê    | 2.842     |  |  |  |  |
| Mantimentos        | 42        |  |  |  |  |
| Manteiga de carité | 283       |  |  |  |  |
| Sabão              | 318       |  |  |  |  |
| Palha ou fibra     | 97        |  |  |  |  |

Figura 2. Exportações de Lagos para o Brasil em 1889, conforme Cunha (2012, p. 151).

De forma semelhante, podemos observar que a tabela informa a presença de produtos de cunho religiosos, o que reforça a teoria de Verger (198), sobre os fluxos e refluxos entre o Brasil e África quanto a elementos relacionados a religiosidade africana. Por exemplo, podemos ver listados: a palha da costa (identificada como "palha") utilizada como adorno em roupas de orixás e em locais sagrados do candomblé; as cabaças (utilizadas em ritos como o padê); contas (para a elaboração de fios de contas); nozes de cola (provavelmente a *Cola acuminata*, (*P. Beauv.*) Schott & Endl.), também denominada de Obí e com usos em ritos de iniciação de



neófitos e o sabão (ou mais conhecido como sabão da costa, com utilização em processos de limpeza ritual nos cultos afro-brasileiros).

#### Os moluscos

Outro produto com grande demanda no mercado africano dos séculos XIX até a atualidade são os búzios. O nome científico da espécie - Monetaria moneta - indica seu uso histórico como meio circulante em regiões da África e no subcontinente indiano (CACCIATORE, 1988). Sobre esse uso, Sandroni (1999, p. 646) relata a utilização de outro molusco, a Zimbo (Olivancillarianna), como moeda no Brasil e na África:

> "Tipo de concha utilizada como moeda durante parte dos séculos XVI e XVII em algumas regiões do Nordeste do Brasil Colônia, como a Bahia e o Maranhão. Prática já existente no passado em regiões africanas (Angola, Moçambique, Gabão, Madagascar, Zanzibar) e trazida para o Brasil pelos escravos. Os índios no Brasil utilizavam o zimbo como ornamento e davam grande valor a sua posse. A concha é semelhante a um búzio e seu nome científico, Olivancillarianna, originou-se de sua semelhança com uma oliva (azeitona). Outra concha utilizada com o mesmo propósito durante o mesmo período no Brasil era o cauri (Cipraea moneta)".

Autores como Lima (2012) indicam que a presença de búzios e outros moluscos é perceptível pelo registro arqueológico em locais com comprovada presença negra no século XIX. No caso do Rio de Janeiro, a região do entorno do Cais do Valongo apresentou estes materiais em contextos religiosos, conforme defende a autora.

Por falta de dados históricos mais precisos, podemos apenas destacar o fato indicado por Pereira (2014a): a maioria das espécies utilizadas no candomblé não possuem origem na fauna brasileira, mas sim provém de região da costa oriental e ocidental do continente africano, bem como zonas do Oceano Índico e Mar do Caribe (com exceção apenas da Olivancillarianna, presente nas duas margens do Atlântico). Na figura 3, a seguir, reproduzimos o mapa de procedência das espécies malacológicas utilizadas no candomblé e listadas pelo autor.

Contudo, Cruz (2010) lança uma luz tanto na procedência de determinadas espécies, quanto no trânsito destas entre a África e o Brasil. Para o autor, a zimbo (Olivancillarianna), a única espécie de molusco presente na costa brasileira e africana (atestado também por Pereira, 2014a), chegou a ser cultivada no sul do estado da Bahia

Congresso Brasileiro de História Econômica

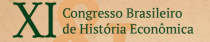
no século XVIII para a utilização em transações comerciais na África. A hipótese central do autor é:

"A Comarca de Ilhéus não explorava ouro para as transações comerciais, e possuía engenhos que produzissem açúcar para hipotecar a fim de que comprássemos escravos. Então, a compra dos africanos que desembarcaram em Ilhéus durante o período colonial era financiada pela produção de alimentos, a exploração madeireira, dentre outras atividades econômicas, que garantiam a reprodução do escravismo na região. Neste sentido a exploração do zimbo teria sido uma atividade econômica complementar no âmbito da economia regional" (CRUZ, 2010, p. 04).

Cruz (2010) registra a coleta e o transporte do molusco entre o sul da Bahia e a África devido à similaridade das espécies africanas e brasileiras. Baseando-se nos estudos de Alencastro (2000) e Costa e Silva (2002), o autor afirma que o molusco coletado no sul baiano era "exportado para as regiões do Congo e Angola" (CRUZ, 2010, p. 06) e lá utilizado para a aquisição de escravos para o sul baiano, tendo em vista que a espécie era considerada moeda na região (COSTA E SILVA, 2002).

Analisando as fontes citadas pelo autor, chegamos a Alencastro (2000) que afirma que as exportações dos zimbos brasileiros chegaram a causar uma desvalorização durante todo o século XVII e XVIII, até perder quase todo seu valor comercial na África. Costa e Silva (2002, p. 326) complementa o fato da seguinte forma:

"Era o sal, aliás, excelente moeda, e se transportava envolto numa espécie de caixa de bambu, a fim de melhor resistir às viagens de moedas e as grandes distâncias. Ao contrário do que sucedia no Congo e, em geral, ao norte do rio Dande, era a mínima aceitação das conchas como dinheiro. Além disso, o valor delas sofrera e continuava a experimentar desvalorização, pelo continuado acréscimo aos zimbos da ilha de Luanda dos cauris das Maldivas e dos búzios da foz do rio Caravelas e de outras praias do Sul da Bahia, estes últimos trazidos em enormes quantidades".





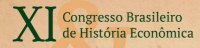




**Figura 03.** Mapa das zonas geográficas identificadas para os moluscos analisados. Legenda: 1 - América Central; 2 - Costa da América do Sul; 3 - Costa Ocidental da África; 4 - Região Indo-Pacífica; 5 - Oceano Pacífico. Fonte: Pereira (2014a, p. 140).

Assim, percebemos como os dois lados do Atlântico mantinham-se conectados comercialmente não apenas no século XIX, foco maior deste artigo, mas também nos séculos XVII e XVIII, atestando que o comércio de produtos não relacionava-se apenas a fatores religiosos ou étnicos, como postula Cunha (2012), mas também a econômicos. Contudo, como aventado, parece-nos plausível que o fim do tráfico pode ter sido um dos fatores que levou a diminuição ou quase extinção de um comércio mais robusto entre a África e o Brasil. Concordamos com Rodrigues (1964) que defende que as relações entre os dois continentes tenham se malogrado devido a interferência britânica e de outros povos europeus na medida em que estes passaram a ocupar comercialmente e territorialmente o continente africano:

"Era melancólico presenciar-se a formalidade desses reconhecimentos e a indiferença com que se assistiu a retalhação em fatias sangrentas, pelas potências europeias, da África, a que fôramos ligados por tão firmes







conexões [...] Afastado o Brasil da África, a Grã-Bretanha, a França, a Bélgica e a Alemanha iniciaram a rapina para sua vantagem própria e começaram a preparar a concorrência africana aos nossos produtos tropicais" (RODRIGUES, 1964, p. 209).

### A consolidação do Mercadão de Madureira como entreposto de venda de produtos afro-brasileiros nos séculos XX e XXI

Verger (1987) e Cunha (2012) destacam que o comércio entre o Golfo do Benin e a Bahia manteve-se, sobretudo, ligado a aspectos identitários e religiosos no início do século XX e durante boa parte de seu curso. Ruth Landes (2002) em suas pesquisas na década e 1930 ainda presencia a valorização de produtos africanos para a utilização em terreiros de candomblé. De forma semelhante, Pereira *et al*, 2012, ao realizar uma série de entrevistas com dirigentes de candomblés cariocas, destaca o apreço que os mesmos ainda têm pelos materiais vindos do Continente Negro. Cabe-nos, então, perguntar como estes materiais estão disponíveis para a compra.

Para o caso carioca é possível notar de que a abertura e expansão do Mercadão de Madureira foi fator decisivo para a manutenção do comércio de produtos africanos em solo fluminense. Conforme Pereira *et alii* (2012):

"De elevada importância para a cidade do Rio de Janeiro o Mercadão de Madureira é atualmente um dos comércios populares mais conhecidos e importantes do Brasil. Inaugurado oficialmente em 1914, mas já importante para região desde século anterior quando começara como uma feira livre, o então Mercado de Madureira se tornará até meados do século XX o mais importante polo comercial abastecedor da cidade do Rio de Janeiro, fornecendo inicialmente mercadorias que abasteciam os comércios varejistas e atacadistas de toda a cidade com a oferta de hortaliças, legumes, ervas diversas e animais vivos de variadas espécies. A partir de um quadro de crescente importância, esse centro distribuidor e fornecedor de produtos agropecuários tem acentuada a sua condição de entreposto comercial ao longo das décadas. Em fins da década de 1950, o mercado muda a sua sede deixando de ocupar o galpão onde hoje está situada a Escola de Samba Império Serrano e passa a ocupar outra região do bairro - entre a Avenida Ministro Edgard Romero e a Rua Conselheiro Galvão - ganhando novas instalações e passando definitivamente a ser um símbolo do comércio da cidade. Como consequência todo o comércio local se desenvolveu, a ponto do bairro de Madureira se tornar um dos maiores arrecadadores de impostos do Rio, e o mercadão a fazer parte da vida das pessoas de toda a cidade. Mesmo passando por uma profunda crise nos idos da década de 1970, com a concorrência de novos centros distribuidores inaugurados na cidade - como a CEASA e a CADEG – e até um incêndio que o destruiu quase por completo em 2000. Em 2001 sua reconstrução é finalizada e em 5 de outubro suas portas são reabertas" (PEREIRA et alii, 2012, s/p.).







Localizado numa região periférica da cidade, o Mercadão inicia suas atividades coincidindo com a expansão dos terreiros de candomblé do Centro para bairros da periferia da cidade e os municípios que compõem a região do Grande Rio devido a perseguições policiais e a busca por espaços maiores para comportar as atividades rituais (PEREIRA, 2014b). Assim, a medida que mais e mais os terreiros se transferiam para bairros como Madureira, Oswaldo Cruz, ou para municípios como São João de Meriti, Nova Iguaçu ou Nilópolis, o entreposto iniciou a oferta de produtos de cunho religioso afro concomitante com uma de suas primeiras atividades: a venda de animais. Na figura 04 adaptamos um mapa fornecido por Pereira (2014c) com os fluxos de dispersão histórica dos terreiros e a localização do Mercadão de Madureira para ilustrar.

Conforme Pereira (2013b) o Mercadão era um entreposto que oferecia a possibilidade de aquisição de animais vivos — especialmente aves. A medida que os terreiros de candomblé foram se instalando em locais relativamente próximos a ele, dirigentes do culto passaram a utilizá-lo para a aquisição deste tipo de material para a realização de seus cultos rituais. Iniciou-se uma procura por outros elementos para estes, em especial os materiais de barro (alguidares), contas e moluscos (especialmente a *Monetaria moneta*). A demanda levou os lojistas a ofertarem tais produtos, o que foi caracterizando o local como um espaço livre de perseguições às religiões de matriz afro e também um espaço onde era possível adquirir o necessário para a manutenção das cerimônias do candomblé em seus terreiros (PEREIRA, 2013b).

Ao observarmos a figura 4, a seguir, constataremos que o Mercadão, fundado em 1914, está inserido entre a segunda e a terceira fase de expansão dos terreiros, ou seja, entre os anos de 1940, 1950 e até a atualidade. Assim, fica claro perceber que existe uma relação entre a fixação da oferta de bens de cunho religioso e a expansão dos terreiros para a região que compõe a região do Grande Rio de Janeiro (PEREIRA, 2013b; 2014b).

Desta forma, o Mercadão de Madureira, ao longo de seu desenvolvimento, passa a ter um cunho religioso destacável. Conforme Pereira, *et al*, 2012, s/p.:

"Ao caminhar pelo Mercadão de Madureira podemos vislumbrar em muitas lojas esculturas de entes sagrados para as cosmologias dos cultos afrobrasileiros como Tranca-ruas, Maria Padilha, Zé Pelintra, São Lázaro, São Jorge, Cosme, Damião e Doum. O que a princípio parece ser um simples

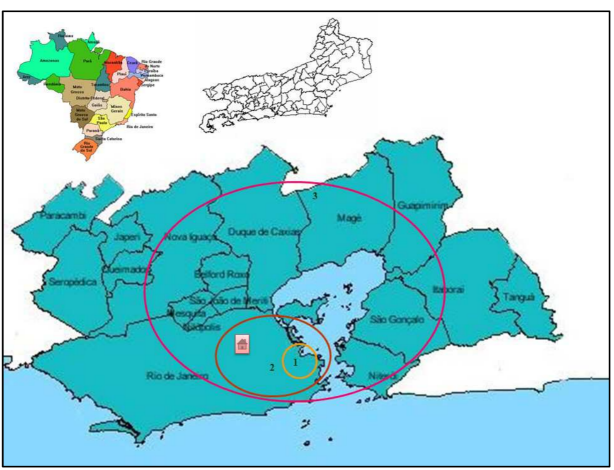


de História de Empresas





produto a venda, se revela como objeto sacralizado pela fé popular. As imagens em gesso recebem dos passantes mostras de devoção por meio de gestos corporais e retribuição de dádivas. Essas esculturas são guarnecidas por oferendas como bebidas, moedas, fitas, pedaços de papéis com pedidos, flores e diferentes formas de reverência gestual. Tal fato demonstra a apropriação do espaço do comércio usual, interpretado pelos seus usuários como espaço de celebração do sagrado. Os comerciantes do mercadão realizam há nove anos uma carreata devocional a Iemanjá, que percorre a cidade até chegar em Copacabana, reunindo centenas de pessoas em torno da fé ao orixá dos mares".



**Figura 4.** A dispersão histórica dos terreiros de candomblé no Grande Rio de Janeiro - do século XIX até a atualidade. Legenda: 1 - Da segunda metade do século XIX até a década de 1930. 2 - Anos 1940. 3 - Anos 1950 aos dias atuais. Ícone: localização do bairro de Madureira e entreposto comercial do Mercadão. Fonte: Pereira (2013b, p, 147-148, com adaptações).

O Mercadão de Madureira constitui-se em um condomínio de quase duzentas lojas, tendo como base o ano de 2014. Dentre estas, vinte e duas dedicam-se a vendas de materiais de candomblé, ou seja, 11% do total. As lojas dedicadas a religiosidade afrobrasileira perdem apenas, em quantidade, para as de brinquedos (quarenta e sete lojas e



23,5% do total de estabelecimentos). Do exposto, fica clara a identidade comercial correlata às religiões de matriz africana<sup>5</sup>.

Assim, fica claro que, para o Rio de Janeiro, o Mercadão de Madureira foi a solução para a aquisição de produtos de origem africana e também um local de religiosidade afro-brasileira. Os produtos que, no século XIX, faziam parte da pauta de comercialização entre o Brasil e a África passam a ter um novo polo de venda não mais correlato às regiões portuárias, mas sim interiorizado no município do Rio de Janeiro e longe de possíveis perseguições que ocorreram até meados da década de 1970.

Seria um equívoco pensar em uma continuidade da oferta destes produtos ou apenas a transferência do local de comercialização. Aventamos que, de outro modo, as necessidades dos terreiros de candomblé em adquirir determinados produtos tenha incentivado os lojistas do Mercadão a ofertarem tais produtos devido a uma demanda do mercado<sup>6</sup>.

Ao analisar os moluscos comercializados no local, Pereira (2014a) informa, por exemplo, que do universo de 16 moluscos estudados: "dentre as espécies comercializadas no Mercadão de Madureira para o período analisado duas são provenientes do litoral brasileiro, uma da América Central, uma da Costa Ocidental africana, dez da região Indo-Pacífica" (PEREIRA, 2014a, p. 137). O autor indica, como já apresentado na figura 3, uma prevalência de espécies da região Indo-Pacífica:

"Com base no mapa elaborado a partir das informações sobre a procedência das espécies, podemos descrever sua origem da seguinte forma: Na América Central e Sul temos a *Strombus pugilis*; da costa atlântica da América do Sul, a *Zidona dufresnei*; da costa Ocidental da África a *Pugilina morio*; da região Indo-Pacífica a *Conus figulinus*, a *Conus planorbis* ou *Conus quercinus*, a *Cymbiola vespertilio*, a *Cypraea caputserpenti*, a *Monetaria moneta*, a *Cypraea tigris*, a *Cypraea vitellus*, a *Lambis scorpius*, a *Strombus aurisdiane*, a *Turbo petholatus* e a *Vasum turbinellu*; Da Costa do Pacífico temos a *Strombus aurisdiane* e a *Strombus sinuatus*" (PEREIRA, 2014a, p. 137).

Assim, para o caso dos moluscos, é possível entender que haja uma entrada de produtos importados no Mercadão de Madureira. Contudo, pela própria organização das

<sup>6</sup> Por mercado é compreendida a relação de compra e venda de produtos e serviços intermediados por um preço pago em moeda corrente, conforme defende Mankiw (2009).

.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dados obtidos em consulta ao site do entreposto: http://www.mercadaodemadureira.com/index13.php. Acesso em 06 de março de 2015.







informações do local, é impossível averiguar a forma e quantidade comercializadas e trazidas para o Brasil.

Sobre a produção de óleo de dendê, tem-se que a região norte e nordeste, em especial Pará, Bahia e Amapá, como principais produtores do produto<sup>7</sup>. A produção anual no Brasil gira em torno de 120 mil toneladas entre os anos de 2006-2007 (NUNES, 2007, p. 04)<sup>8</sup>. Contudo,

"Entre 1996 e 2005, foram registradas importações brasileiras de óleo de palma somente no ano de 1997 e no triênio de 2003-2005. O melhor resultado foi verificado em 2004, quando desembarcou no Brasil um volume de 14,3 mil toneladas, totalizando US\$ 7,4 milhões. O maior volume de óleo de palma importado pelo Brasil refere-se ao óleo refinado [...] As importações brasileiras de óleo de palma em bruto foram originárias, entre 2003 e 2005, de três mercados (Colômbia, Equador e Indonésia), que se revezaram no fornecimento. Em 2003, a totalidade das compras foram efetuadas na Colômbia; em 2004 na Colômbia e na Indonésia e, em 2005, no Equador" (BRASIL EXPORT, 2014, p. 05).

Para o caso das religiões afro-brasileiras podemos entender que seja a produção nacional que abastece locais como o Mercadão de Madureira. Os valores de importação, conforme o Brasil Export (2014), têm utilização industrial. Assim, o Mercadão de Madureira comercializa apenas o produto produzido no país. Dados etnográficos de Pereira (2013a) indicam que, no caso do Rio de Janeiro, há uma predileção pelo dendê produzido na Bahia, a escolha relaciona-se a fundamentos religiosos que consideram o referido estado como possuidor de axé (a energia vital que é utilizada nos ritos do candomblé).

Quanto ao pano da costa, sabe-se que sua produção consiste ainda em formas artesanais e em pequena escala. Cunha Junior (2010) destaca que vários terreiros de candomblé e mestres girôs soteropolitanos mantém a produção de forma tradicional – em teares manuais ou movidos com os pés – para a venda a religiosos do culto ou para fins de adorno junto a turistas.

### Considerações finais

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Conforme informa a Agência EMBRAPA de Informação Tecnológica. Disponível em: http://www.agencia.cnptia.embrapa.br/gestor/agroenergia/arvore/CONT000fbl23vmz02wx5eo0sawqe3va lo63n.html. Acesso em 06 de março de 2015.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Infelizmente não encontramos dados mais atualizados disponíveis junto aos órgãos de pesquisa do Governo Federal.







Cabe-nos, por fim, perguntar o porquê da relevância de determinados centros como o Mercadão de Madureira na venda de produtos religiosos aos adeptos do religiões afro-brasileiras. Seria apenas mais cômodo a aquisição à produção própria destes elementos ou existem outros fatores econômicos, geográficos e sociais tencionando o consumo?

Para o caso do Rio de Janeiro, a pesquisa de Pereira (2013b) nos dá uma resposta a este questionamento. Conforme o autor, frente as perseguições que os terreiros sofreram entre o fim do século XIX e desenvolvimento do XX, várias casas se transferiram para locais mais afastados do Centro da cidade em busca de liberdade para suas manifestações. Ao se deslocaram nem sempre o espaço disponível era suficiente para que houvesse a produção de gêneros como o óleo de dendê no que ele denominou de "espaço mata" (PEREIRA, 2013b) – aquele espaço ritual de uma casa de candomblé onde são cultivadas as plantas utilizadas nos ritos dos cultos aos ancestres africanos. Assim, para o autor, há uma especialização da produção dos vegetais para o candomblé, ou seja, cultivam-se apenas as plantas que são necessárias aos ritos:

"[...] Como há um espaço limitado pelo desenvolvimento urbano e populacional no entorno dos axés, as plantas selecionadas e destacadas seriam as únicas possíveis de cultivo se pensarmos nas limitações de crescimento das áreas dos terreiros. Não podemos nos esquecer que a urbanização tem tornado as periferias, onde estão localizados os terreiros, cada vez menos afastadas dos centros econômicos das cidades. O que nos permite pensar que o conceito do que é periférico tem passado por reformulações e tem se tornado menos um valor geográfico e mais um valor econômico e social" (PEREIRA, 2013b, p. 140).

A especialização leva em consideração que locais, como o Mercadão de Madureira, permitem a aquisição de determinados vegetais não produzidos ou mesmo o óleo de dendê, já que "esta disponibilidade de compra também se relaciona a outras situações advindas da urbanização, em especial a diminuição das áreas de mata e capoeiras onde [...] os vegetais poderiam ser coletados pelos axés" (PEREIRA, 29013b, p. 140). Assim,

"Fica claro que o duplo movimento de oferta de plantas e o crescimento urbano estão ligados à diminuição de locais de coleta vegetal. Este fato tem correlação com o espaço mata, sobretudo, resultando em uma







especialização do local para comportar traços identitários mínimos que representem o valor da ancestralidade" (PEREIRA, 2013b, p. 140).

O mesmo princípio de compra aplica-se aos moluscos, pois as praias não teriam estes materiais disponíveis para coleta ou mesmo não permitem que as valvas fossem obtidas naturalmente, pois as espécies utilizadas não são da malacofauna brasileira (PEREIRA, 2014b). Desta maneira, o Mercadão de Madureira supre uma necessidade religiosa que extrapola a não produção dentro do terreiro, mas relaciona-se a necessidade do uso, quase obrigatório a determinados ritos, de espécies africanas.

O pano da costa segue a mesma tendência, diferencia-se historicamente por ser um bem produzido de forma manual e vendido a adeptos dos cultos. Ao contrário do dendê e dos moluscos em que se criaram mercados consumidores destes elementos, a produção do pano da costa sempre esteve ligada a processos de comercialização entre seus produtores e consumidores.

Assim, longe de descaracterizar as atividades rituais historicamente desenvolvidas nos terreiros, a possiblidade de aquisição de determinados materiais, associada a ação dos dirigentes das casas de candomblé gera, conforme Pereira (2013b, p. 141), uma unicidade ao local:

"Por outro lado, conforme Santos (1988, p. 13), 'quanto mais os lugares se mundializam, mais se tornam singulares e específicos, isto é, únicos'. Assim, se por um lado existem soluções adotadas quanto à vegetação a ser utilizada especializando-as - mais singulares se tornarão os terreiros. Isso possibilita um maior 'capital cultural' (BOURDIEU, 1996) para os locais, na medida em que cada arranjo de espaço, seja ele o mata ou ainda os edificados, o torna único em sua constituição".

Conclusivamente, percebe-se, então, que a oferta de produtos africanos em mercados como o de Madureira tende a se caracterizar duplamente como uma resposta mercadológica a uma necessidade de consumo e, ao mesmo tempo, um modo de perpetuação das formas de religiosidade desenvolvidas no candomblé e que possuem estrita ligação com a utilização de produtos africanos.

Sendo economicamente viáveis à oferta e procura, locais como este suprem uma lacuna que, no século XIX, foi preenchida pelo trânsito entre os dois lados do Atlântico e conecta, na atualidade, sob novas formas e em novas perspectivas, os mercados africanos e brasileiros. Esperamos, portanto, ter deixado claro que havia e ainda há uma

ligação comercial entre pontos da África e o Brasil para alguns produtos utilizados nos candomblés no país. Se o fim do tráfico levou a um decréscimo das transações, a perpetuação das religiões de matriz africana conseguiram gerar no mercado meios e locais de manterem a comercialização de produtos considerados essências para a realização de seus ritos e adorações a seus espíritos ancestre.

#### **Fontes Documentais**

ARQUIVO HISTÓRICO DO ITAMARATY: 238/2/2.

COLLECÇÃO DAS LEIS DO BRAZIL [1808-1889]. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1891. Disponível em: <a href="http://www2.camara.gov.br/internet/legislacao/publicacoes/doimperio/colecao1.html">http://www2.camara.gov.br/internet/legislacao/publicacoes/doimperio/colecao1.html</a>>. Acesso em 17 de Jan. de 2015.

### Referências Bibliográficas

ACCIOLI, Nilma Teixeira. *José Gonçalves da Silva à Nação Brasileira*. Disponível em <a href="http://www.bn.br/portal/arquivos/pdf/nilma\_accioli\_pnap.pdf">http://www.bn.br/portal/arquivos/pdf/nilma\_accioli\_pnap.pdf</a>>. Acesso em: 20 de jul., 2012.

AJAYI, J. F. Ade. "África no início do século XIX: problemas e perspectivas". In: AJAYI, J. F. Ade (Org.). *História Geral da África VI*. África do XIX à década de 1880. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010, p. 01-27.

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. *O trato dos viventes*: formação do Brasil no Atlântico Sul: séculos XVI e XVII. São Paulo: Companhia das Letras, 2000.

APPADURAI, Arjun. A vida social das coisas: as mercadorias sob uma perspectiva cultural. Niterói: UFF, 2010.



BAHIA. Governo do Estado. *Pano da Costa*. Bahia: Governo do Estado. Secretaria de Cultura. Fundação Pedro Calmon, 2009.

BRASIL EXPOXT, Guia de Comércio Exterior e Investimento. *O mercado brasileiro para óleo de palma (azeite de dendê) equatoriano*. Ministério da Agricultura, Pecuária e Abastecimento; Ministério das Relações Exteriores; Ministério do Desenvolvimento, Indústria e Comércio Exterior. Brasília/DF, 2014. Disponível em: < http://www.brasilexport.gov.br/sites/default/files/publicacoes/PSCI/PSCIEquadorOleoP.pdf >. Acesso em 06 de Mar. de 2015.

BARROS, José Flávio Pessoa de. *O banquete do rei... Olubajé:* uma introdução à música afro-brasileira. Rio de Janeiro: Ao Livro Técnico, 2000.

BARROS, José Flávio Pessoa de; NAPOLEÃO, Eduardo. *Ewé Òrisà*: uso litúrgico e terapêutico dos vegetais nas casas de candomblé jêje-nagô. 6. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2013.

BENISTE, José. *Jogo de Búzios*: Um encontro com o desconhecido. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1999.

BERGER, K. G; MARTIN, S. M. "Palm Oil". In: KIPLE, Kenneth K; ORNELAS, Kriemhild Coneè (Orgs.). *The Cambridge World History of Food*, volume 1. Cambridge: Cambridge University Press, 2000, pp. 388-396.

CACCIATORI, Olga Guidolle. *Dicionário de cultos afro-brasileiros*. 3. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1988.

CARVALHO, Aline Vieira & FUNARI, Pedro Paulo A. "Discussões recente sobre a cultura material e o patrimônio científico". In: *Revista Paradeshã*, Maio, 2010, p. 49-52.

COSTA E SILVA, Alberto da. *A manilha e o libambo*: a África e a escravidão de 1500 a 1700. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2002.

| , ,                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Um Rio Chamado Atlântico: a África no Brasil e o Brasil na África. Rio d                        |
| Janeiro: Nova Fronteira, 2003.                                                                  |
| Imagens da África: da Antiguidade ao século XIX. São Paulo: Penguin 2012.                       |
| CUNHA, Manuela Carneiro da. <i>Antropologia do Brasil</i> . São Paulo: Brasiliense EDUSP, 1986. |
| . Negros, estrangeiros: os escravos libertos e sua volta à Africa. 2. ed. rev                   |

ampl. São Paulo: Companhia das Letras, 2012.



CUNHA JUNIOR, Henrique. Tecnologia africana na formação brasileira. Rio de Janeiro: CEAP, 2010.

DEBRET, Jean Batiste. Viagem Pitoresca e Histórica do Brasil (1834-1839). São Paulo: Martins Fontes, 1989.

DEETZ, James. *In small things forgotten*: the archaeology of early american life. New York: Anchor Books, 1977.

FERREIRA, Roquinaldo. "Biografia como história social: o clã Ferreira Gomes e os mundos da escravização no Atlântico Sul". In: *Varia História*, vol. 29, n. 51, 2013, p. 679-719.

\_\_\_\_\_\_. "Dinâmica do comércio intracolonial: geribitas, panos asiáticos e guerra no tráfico angolano de escravos (século XVIII)". In: FRAGOSO. João; BICALHO, Maria Fernanda Baptista; GOUVÊA, Maria de Fátima Silva (Orgs.). *O Antigo Regime nos trópicos*: a dinâmica imperial portuguesa (séculos XVI-XVIII). Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001. p. 223-378.

GRAHAM, Sandra Lauderdale. "Ser Mina no Rio de Janeiro do século XIX". In: *Revista Afro-Ási*a, nº 45, 2012, p. 25-65.

GRAHAM, Richard. *Alimentar a cidade:* das vendedoras de rua à reforma liberal (Salvador, 1780-1860). São Paulo: Companhia das Letras, 2013.

ISAACMAN, Allen F. "Os países da bacia do Zambeze". In: AJAYI, J. F. Ade (Org.). *História Geral da África VI*. África do XIX à década de 1880. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010, p. 211-247.

LANDES, Ruth. A cidade das mulheres. 2. ed. Rio de Janeiro: UFRJ, 2002.

LANGE, Oskar. "A economia marxista e a moderna teoria econômica". In: HOROWITZ, David (Org.). *A economia moderna e o marxismo*. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1972.

LIMA, Tania Andrade. *Arqueologia da Diáspora Africana, Rio de Janeiro, século XIX: o cais do Valongo*. Comunicação feita à 4ª Reunião da SAB Sudeste: Novos problemas, novos enfoques, novos resultados. Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 05 a 07 de novembro de 2012.

LODY, Raul. *Pano da costa*. Rio de Janeiro: Campanha de Defesa do Folclore Brasileiro, 1977.

|           | . Santo  | também      | come:   | estudo    | sócio-cultural | da  | alimentação  | cerimonial   | em  |
|-----------|----------|-------------|---------|-----------|----------------|-----|--------------|--------------|-----|
| terreiros | afro-bra | sileiros. l | Recife: | Instituto | o Joaquim Nab  | uco | de Pesquisas | Sociais, 19' | 79. |







| <i>Tem dendê tem axé</i> : etnografia do dendezeiro. Rio de Janeiro: Pallas, 1992.                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Joias de Axé: fios de conta e outros adornos do corpo: a joalheria afrobrasileira. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2010.                                                                                                                                   |
| LOPES, Neil. <i>Enciclopédia brasileira da Diáspora Africana</i> . São Paulo: Selo Negro, 2011.                                                                                                                                                             |
| MANKIW, N. Gregory. <i>Introdução à economia</i> . 5. ed. São Paulo: Cengage Learning, 2009.                                                                                                                                                                |
| MARQUES, João Pedro. "Tráfico e supressão no século XIX: o caso do brigue Veloz". In: <i>Africana Studia</i> . N.5. 2002, p. 155-179.                                                                                                                       |
| MAUSS, Marcel; HUBERT, Henri. "Ensaio sobre a natureza e a função do sacrifício (1899)". In: MAUSS, Marcel. <i>Ensaios de sociologia</i> . São Paulo: Perspectiva, [1899] 2009, p. 141-227.                                                                 |
| NUNES, Sidemar Presotto. "Produção e consumo de óleos vegetais no Brasil". In: <i>Boletim Eletrônico – Conjuntura Agrícola</i> . Nº 157, Departamento de Estudos Sócio-Econômicos Rurais, Brasília/DF, 2007, p. 1-10.                                       |
| PARÉS, Luis Nicolau. <i>A formação do candomblé:</i> história e ritual da nação jêje na Bahia. São Paulo: Editora da UNICAMP, 2007.                                                                                                                         |
| PEREIRA, Rodrigo; MOURÃO, Tadeu; CONDURU, Roberto; GASPAR, Anderson; RIBEIRO, Maíra. <i>Inventário nacional de registro cultural do candomblé no Estado do Rio de Janeiro</i> . Rio de Janeiro: Musas, 2012.                                                |
| PEREIRA, Rodrigo. <i>No reino das duas senhoras</i> : etnografia do Rito do Axexê no Ilê Omô Oyá (São Gonçalo, Rio de Janeiro), 219 f. Dissertação (mestrado) - Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 2013a. |
| Espaço e Cultura Material em Casas de Candomblé no Rio de Janeiro, 315 f. Dissertação (mestrado) - Universidade Federal do Rio de Janeiro. Museu Nacional da Quinta da Boa Vista, 2013b.                                                                    |
| "Do mar aos axés: o uso dos moluscos nas religiões afro-brasileiras como exemplo da diáspora negra". In: <i>Revista Outras Fronteiras</i> , Cuiabá, vol. 1, n. 2, juldez., 2014a, p. 120-143.                                                               |
| "Formação histórica e dispersão dos terreiros de candomblé no Grande Rio". In: <i>Revista Bilros</i> , Fortaleza, v. 2, n.3, juldez. 2014b, p. 125-152.                                                                                                     |

### 14 a 16 de setembro de 2015 | Vitória/ES







\_\_\_\_\_\_. "A morte ronda a casa: etnografia do rito do axexê". In: CONTINS, Márcia; PENHA-LOPES, Vânia; ROCHA, Carmem Silvia Moretzsohn (Orgs.) *Religiosidade e Performance*: Diálogos Contemporâneos. Rio de Janeiro: Mauad Editora, 2015, p. 103-125.

PIERSON, Donald. *Brancos e pretos na Bahia*. São Paulo: Nacional. Coleção Brasiliana, v.41, 2, 1971.

POPINIGIS, Fabiane. "Mulheres africanas e o pequeno comércio em desterro, século XIX". In: *Anais do 6º Encontro Escravidão e Liberdade no Brasil Meridional*. Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 2013, p. 1-13.

PRANDI, José Reginaldo. *Mitologia dos orixás*. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.

RODRIGUES, José Honório. *Brasil e África:* outro horizonte. 2. ed. rev e aumentada. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1961.

ROSS, David A. "The career of Domingo Martinez in the Bight of Benin, 1833-1864". In: *Journal of African History*, v. 1, I, 1965, pp. 79-90.

SANDRONI, Paulo (Org.). Novíssimo dicionário de economia. São Paulo: Best Seller, 1999.

SARMENTO, Alfredo. *Os sertões d'Africa (apontamentos de viagem)*. Lisboa: Editora de Francisco Arthur da Silva, 1880.

SOARES, Carlos Eugênio Líbano. *Zungu: rumor de muitas vozes*. Rio de Janeiro, Prêmio Memória Fluminense, Arquivo Estadual do Rio de Janeiro, 1988.

SZMRECSÁNYI, Tamás. "História econômica, teoria econômica e economia aplicada". In: *Revista de Economia Política*, vol. 12, n° 3 (47), julho-setembro, 1992, p. 130-136.

SZMRECSÁNYI, Tamás; LAPA, José Roberto do Amaral (Orgs.). *História econômica da independência e do Império*. São Paulo: HUCITEC, 1996.

VERGER, Pierre, Fluxo e refluxo do tráfico de escravos entre o Golfo do Benin e a Bahia de Todos os Santos. Salvador: Corrupio, 1987.

\_\_\_\_\_. *Ewé*: o uso das plantas na sociedade iorubá. São Paulo: Companhia das Letras, 1995.